
I 
 

  



Fawaizul Umam 

 

II 

Menuju Tuhan  
yang Menginspirasi  

Pembebasan 
_________ 

 
IKHTIAR TRANSFORMASI SOSIAL  

MELALUI PINTU TEOLOGI 

 
 
 
 
 

Penulis: 

Fawaizul Umam 

Guru Besar Filsafat Agama UIN KHAS Jember 
 

 

Editor:  

 

  



Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan 

III 

 

Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan:  
Ikhtiar Transformasi Sosial melalui Pintu Teologi 

 
©UIN KHAS Press 2025 
 

Penulis  : Fawaizul Umam 

Editor  :  

Cover & Layout : Izzad Alfandikry 

 
Cetakan Pertama, Oktober 2025 
VIII+252 hlm, 15 x 23 cm 
 
ISBN  : 
IKAPI : NO. 427/JTI/2024 
 
All Right Reserved 
Hak cipta dilindungi oleh undang-undang dilarang keras menerjemahkan, 
memfotokopi, atau memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini 
tanpa izin tertulis dari penerbit. 
 
Diterbitkan oleh 
 

UIN KHAS PRESS 
Jl. Mataram No. 1 Mangli, Kaliwates, Jember, Jawa Timur 68136 
Website: https://press.uinkhas.ac.id 
Email: uinkhaspress@gmail.com/uinkhaspress@uinkhas.ac.id 
Phone: (0331) 487550, (0331) 427005   
  

https://press.uinkhas.ac.id/
mailto:uinkhaspress@gmail.com
mailto:uinkhaspress@uinkhas.ac.id


Fawaizul Umam 

 

IV 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Demi kehilangan yang menguras air mata,  
kerinduan yang tak sudah-sudah,  

dan cinta berlumur doa.... 
Hormat mendalam untuk  

Kanjeng Nabi, Guru, dan Ayah tercinta: 
 Sayyidinā Muhammad 

Abdurrahman Wahid 
Achmad Djazari Marzuqi 

  



Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan 

V 

KATA PENGANTAR  

ISI buku ini adalah muara aktual dari kegelisahan 

intelektual sekaligus keresahan spiritual atas kenyataan 

sosial kontemporer yang tak menyenangkan, yang 

menyerimpung umat beragama dari waktu ke waktu. 

Realitas ketidakadilan, ketimpangan sosial, kemiskinan 

struktural, ekpsloitasi alam, dan penindasan manusia oleh 

manusia atau negara sering kali berlangsung tanpa daya 

sanggah yang memadai dari umat beragama. Teologi 

sebagai fondasi utama religiusitas mereka yang 

seharusnya menjadi sumber energi moral dan spiritual 

untuk membela martabat manusia justru kerap terjebak 

pada perbincangan abstrak tentang Tuhan semata, tanpa 

keberanian menyinggung luka-luka sosial yang faktual 

nyata berlangsung di keseharian umat manusia.  

Kita semua, saya rasa, acap menjumpai momen-

momen historis ketika agama hanya bergema di langit, 

nama Tuhan menggaung di sana, tanpa pernah benar-

benar menjejakkan diri di sini, di bumi. Di ruang-ruang 

pengajian, di forum-forum akademik, dan bahkan di 

mimbar-mimbar yang sakral, pembicaraan tentang Tuhan 

sering kali berhenti pada perdebatan kedirian-Nya: apakah 

Ia bersemayam di atas ‘Arsy atau hadir di mana-mana, 

apakah kehendak-Nya bisa dinalar atau mutlak tak 

tersentuh akal, apakah Ia memiliki sifat seperti 

dibayangkan Asy‘ariyah ataukah tidak sebagaimana 

diyakini Mu‘tazilah, dan seterusnya.  

Diskursus teologi sedemikian tentu bukan tidak 

penting; ia tetap memiliki ruang aksiologisnya sendiri. 

Namun, jika terlalu sering dan rutin justru bakal 



Fawaizul Umam 

 

VI 

menjauhkan teologi dari denyut kehidupan nyata. 

Sementara itu, di luar ruang wacana, anak-anak yatim 

tetap dirundung lapar, kemiskinan semakin terstruktur, 

petani dirampas tanahnya, para buruh diperkuda dengan 

upah rendah, perempuan terus mengalami diskriminasi, 

alam dieksploitasi gila-gilaan, dan identitas-identitas 

primordial terus dimainkan sebagai pemicu eskalasi 

konflik antaruat, dan lain sebagainya. 

Keresahan epistemologis itulah yang menjadi 

pretensi saya untuk menuliskan gagasan ini: 

menghadirkan teologi keislaman yang tidak hanya 

berkutat di langit, tetapi juga menginspirasi pembebasan 

di bumi, suatu gagasan teologis yang dihajatkan untuk 

melempangkan kemungkinan teologi membuka pintu 

menuju transformasi sosial. Orientasi utamanya tidak 

sekadar membicarakan keagungan Tuhan, tetapi juga 

mengkhidmati kegelisahan manusia, suatu bagan teologis 

yang tidak menjadi instrumen pelegitimasi kekuasaan, 

tetapi jadi inspirasi untuk melawan penindasan. Merujuk 

spirit Hassan Hanafi,1 teologi yang secara paradigmatik 

menggeser  locus theologicus dari teosentris menuju 

antroposentris, yakni dari Tuhan sebagai obyek 

kontemplasi menjadi Tuhan sebagai sumber energi 

pembebasan manusia dalam dinamika sejarah dan 

peradaban. Dengan demikian, teologi tidak membicarakan 

Tuhan sebagai objek metafisik yang jauh, tetapi 

mengalihkan fokus pada manusia dan sejarahnya. Baginya, 

teologi Islam harus menjadi “ilmu perjuangan,” bukan 

sekadar ilmu perdebatan. 
                                                           

1Lebih lanjut lihat Hassan Hanafī , Al-Yamīn wa al-Yasār fī al-
Fikr al-Dīnī (Kairo: Dār al-Tanwīr, 1989). 



Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan 

VII 

Urgensi tersebut diurai pada bahasan pertama buku 

ini, yaitu “Ikhtiar Transformasi melalui Pintu Teologi” (A), 

yang menjadi pijakan awal buku ini. Teologi tidak boleh 

berhenti sebagai wacana yang memuja transendensi tanpa 

imanensi. Ia harus berani mengarahkan perhatiannya pada 

problem kemanusiaan, seperti kemiskinan, ketidakadilan, 

diskriminasi, dan penindasan, sebagai locus utama. Dalam 

perspektif ini, teologi bukan sekadar membincang “Tuhan 

yang dipikirkan” atau menghadirkan “Tuhan yang 

dirasakan”, tapi lebih jauh juga mewujudkan “Tuhan” yang 

secara etik berdaya menggerakkan transformasi sosial. 

Mengapa transformasi sosial harus ditempuh juga 

melalui teologi? Bukankah masalah sosial cukup bisa 

dijawab dengan politik, ekonomi, atau hukum? Tidak 

cukup karena, bagi umat beragama, teologi bukan sekadar 

diskursus akademis; ia adalah fondasi kosmologi dan 

moralitas yang membentuk cara pandang. Bila teologi 

terjebak dalam paradigma pasif dan fatalistik, maka umat 

akan menerima ketidakadilan sebagai takdir. Akan tetapi 

jika teologi dipahami sebagai energi praksis, ia dapat 

menjadi bahan bakar bagi gerakan sosial transformatif. 

Dalam konteks itu, kita bisa menimba inspirasi pada 

Ali Shariati, seorang intelektual Syi‘ah Iran, yang 

menegaskan bahwa agama haruslah membebaskan, bukan 

membelenggu. Menurutnya, agama tanpa praksis sosial 

hanyalah candu.2 Pandangan ini sejalan dengan pemikir 

Katolik Amerika Latin, Gustavo Gutiérrez, yang 

memperkenalkan istilah teologi pembebasan. Bagi 

Gutiérrez, teologi harus berpihak pada kaum miskin dan 
                                                           

2Ali Shariati, On the Sociology of Islam, terj. Hamid Algar 
(Berkeley: Mizan Press, 1979). 



Fawaizul Umam 

 

VIII 

tertindas, sebab di sanalah wajah Tuhan sejati 

menampakkan diri.3 

Dengan kata lain, transformasi sosial melalui pintu 

teologi bukan pilihan tambahan, melainkan keharusan 

epistemologis. Teologi yang “melangit”, yang steril dari 

realitas sosial, akan melahirkan umat yang apatis. 

Sebaliknya, teologi yang “membumi” akan mendorong 

umat untuk terlibat aktif melawan ketidakadilan, 

menegakkan kebenaran, dan merawat martabat 

kemanusiaan. 

Setelah penegasan urgensi tersebut, bahasan 

berlanjut pada gagasan tentang (B) “Aku memberontak 

Maka Aku Ada”. Ini sebuah afirmasi eksistensial bahwa 

manusia baru bisa dikatakan sungguh hidup ketika berani 

melawan penindasan. Pemberontakan dalam arti ini 

bukanlah destruksi, melainkan ekspresi kesadaran diri 

bahwa keberadaan manusia hanya bermakna bila ia 

menolak untuk tunduk pada struktur yang menindas. 

Dengan jalan “memberontak” ini, dalam perspektif 

eksistensialisme, manusia tidak hanya “ada” (être-en-soi), 

tetapi juga serius “meng-ada” (être-pour-soi). 

Bahasan kedua ini mengambil inspirasi dari Albert 

Camus,4 filsuf eksistensialis Perancis, yang berujar “I rebel, 

therefore I exist” (aku memberontak maka aku ada; Je me 

révolte, donc nous sommes). Bagi Camus, pemberontakan 

adalah cara manusia menegaskan eksistensinya. Namun, 

pemberontakan yang dimaksud bukanlah kekerasan 

                                                           
3Gustavo Gutiérrez, A Theology of Liberation: History, Politics, 

and Salvation (Maryknoll, New York: Orbis Books, 1988). 
4Albert Camus, The Rebel (L’Homme Révolté), terj. Anthony 

Bower (New York: Vintage International, 1991). 



Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan 

IX 

anarkis, melainkan sikap eksistensial untuk tidak tunduk 

pada absurditas dan penindasan. Dalam konteks 

keislaman, konsep ini menemukan resonansinya dalam 

jihad—sebuah upaya sadar untuk melawan kebatilan dan 

menegakkan kebenaran. Jadi, eksistensi manusia tidak 

terjamin hanya dengan bernafas atau menjalani hidup 

biologis, sekedar “ada”. Eksistensi sejati hanya hadir ketika 

manusia bertindak melawan penindasan, proses 

“mengada”. Dan dalam perspektif Islam, keberanian itu 

justru merupakan ekspresi keimanan. 

Dalam konteks teologi yang transformatif, frase ini 

menegaskan bahwa keberadaan manusia menemukan 

makna otentiknya bukan dalam kepasrahan buta, 

melainkan dalam keberanian untuk menolak 

ketidakadilan. Sementara, dalam konteks Islam, gagasan 

ini bertumpu pada praksis Rasulullah Muhammad saw. 

yang menyuratkan pemberontakan pada sistem jahiliyah 

yang sarat dengan penindasan, baik dalam bentuk 

eksploitasi ekonomi, diskriminasi sosial, maupun 

perbudakan. Adapun sandaran normatif merujuk terutama 

pada manifesto Qs. al-Qashash (28): 5 yang menegaskan 

keberpihakan Allah Swt. atas kaum tertindas 

(mustadl‘afīn). Bagian ini menjadi langkah eksistensial 

awal yang secara ontologis menjadi syarat niscaya untuk 

melangsungkan tahapan dialektik berikutnya, yakni (C) 

“Menyerap Tuhan, Menjadi Manusia”. 

Langkah eksistensial tersebut dibangun di atas 

lingkar tripartite Tuhan-manusia-alam dengan manusia 

sebagai pusat dinamika. Pengandaiannya, secara 

epistemologis, melalui dua proses sekaligus, yakni (1) 

konseptualisasi Tuhan dengan tendensi antroposentris 



Fawaizul Umam 

 

X 

untuk kemudian (2) menyerap-Nya ke dalam diri. Di situ, 

Tuhan tidak dibunuh atau dinegasi sebagaimana kaum 

eksistensialis lakukan, bukan pula membiarkan diri 

diserap Tuhan dan melebur di dalam-Nya seperti cara 

kaum sufi, melainkan justru habis-habisan menyerap-Nya 

ke dalam diri. 

Dengan cara itu Tuhan sebenarnya dikukuhkan, 

yakni dengan cara dikonsep ulang sesuai dengan spirit 

pembebasan yang mengabdi pada kemanusiaan. Jadi, 

pengukuhan-Nya justru untuk memperkuat diri 

eksistensial manusia di tengah manusia lain, di dalam 

alam, dan sekaligus di hadapan Tuhan. Dengan demikian, 

konsekuensinya serius. Selain secara teologis 

meniscayakan pemindahan locus theologicus dari krisis 

iman (theos) ke krisis kemanusiaan (anthropos), ini juga 

menuntut penggeseran dari “aku berpikir maka aku ada” 

ke “aku merasa maka aku ada”. 

Cara eksistensialisasi diri dengan menyerap Tuhan 

ke dalam diri itu perlu ditekankan agar terhindar dari bias 

eksistensialisme yang memang tidak menenggang Tuhan. 

Jika disatukan bisa membiakkan paradoks, mengundang 

kontradiksi; Islam menyiratkan kepasrahan total, 

sedangkan eksistensialisme justru menegaskan 

pemberontakan, suatu proses pembebasan diri dari 

seluruh kekuatan di luar diri. Dan di persilangan keduanya 

itulah, gagasan “menyerap Tuhan” ini merebahkan niat 

tulusnya sebagai suatu ikhtiar mengurai kutub ekstrem 

keduanya dengan satu kesadaran bahwa ekstremitas 

eksistensialisme bakal menggulung manusia ke dalam 

carut-marut spiritualitas dan kekerontangan ruhani, 

sementara Islam di level ekstrem justru berpotensi 


