YANG MENGINSPIRASI

PEMBEB@SA‘N

RANSFORMASI SOSIA
ELALUI PINTU TEOLOGI

Fawaizul Umam



Fawaizul Umam

Menuju Tuhan
yang Menginspirasi
Pembebasan

IKHTIAR TRANSFORMASI SOSIAL
MELALUI PINTU TEOLOGI

Penulis:

Fawaizul Umam
Guru Besar Filsafat Agama UIN KHAS Jember

Editor:

I1



Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan

Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan:
Ikhtiar Transformasi Sosial melalui Pintu Teologi

©UIN KHAS Press 2025

Penulis : Fawaizul Umam
Editor :
Cover & Layout : Izzad Alfandikry

Cetakan Pertama, Oktober 2025
VIII+252 him, 15 x 23 cm

ISBN :
IKAPI : NO. 427/IT1/2024

All Right Reserved

Hak cipta dilindungi oleh undang-undang dilarang keras menerjemahkan,
memfotokopi, atau memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini
tanpa izin tertulis dari penerbit.

Diterbitkan oleh

UIN KHAS PRESS

JI. Mataram No. 1 Mangli, Kaliwates, Jember, Jawa Timur 68136
Website: https://press.uinkhas.ac.id

Email: uinkhaspress@gmail.com/uinkhaspress@uinkhas.ac.id
Phone: (0331) 487550, (0331) 427005

II1


https://press.uinkhas.ac.id/
mailto:uinkhaspress@gmail.com
mailto:uinkhaspress@uinkhas.ac.id

Fawaizul Umam

Demi kehilangan yang menguras air mata,
kerinduan yang tak sudah-sudah,

dan cinta berlumur doa....

Hormat mendalam untuk

Kanjeng Nabi, Guru, dan Ayah tercinta:
Sayyidina Muhammad

Abdurrahman Wahid

Achmad Djazari Marzuqi

IV



Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan

KATA PENGANTAR

IS buku ini adalah muara aktual dari kegelisahan
intelektual sekaligus keresahan spiritual atas kenyataan
sosial kontemporer yang tak menyenangkan, yang
menyerimpung umat beragama dari waktu ke waktu.
Realitas ketidakadilan, ketimpangan sosial, kemiskinan
struktural, ekpsloitasi alam, dan penindasan manusia oleh
manusia atau negara sering kali berlangsung tanpa daya
sanggah yang memadai dari umat beragama. Teologi
sebagai fondasi utama religiusitas mereka yang
seharusnya menjadi sumber energi moral dan spiritual
untuk membela martabat manusia justru kerap terjebak
pada perbincangan abstrak tentang Tuhan semata, tanpa
keberanian menyinggung luka-luka sosial yang faktual
nyata berlangsung di keseharian umat manusia.

Kita semua, saya rasa, acap menjumpai momen-
momen historis ketika agama hanya bergema di langit,
nama Tuhan menggaung di sana, tanpa pernah benar-
benar menjejakkan diri di sini, di bumi. Di ruang-ruang
pengajian, di forum-forum akademik, dan bahkan di
mimbar-mimbar yang sakral, pembicaraan tentang Tuhan
sering kali berhenti pada perdebatan kedirian-Nya: apakah
la bersemayam di atas ‘Arsy atau hadir di mana-mana,
apakah kehendak-Nya bisa dinalar atau mutlak tak
tersentuh akal, apakah Ia memiliki sifat seperti
dibayangkan Asy‘ariyah ataukah tidak sebagaimana
diyakini Mu‘tazilah, dan seterusnya.

Diskursus teologi sedemikian tentu bukan tidak
penting; ia tetap memiliki ruang aksiologisnya sendiri.
Namun, jika terlalu sering dan rutin justru bakal



Fawaizul Umam

menjauhkan teologi dari denyut kehidupan nyata.
Sementara itu, di luar ruang wacana, anak-anak yatim
tetap dirundung lapar, kemiskinan semakin terstruktur,
petani dirampas tanahnya, para buruh diperkuda dengan
upah rendah, perempuan terus mengalami diskriminasi,
alam dieksploitasi gila-gilaan, dan identitas-identitas
primordial terus dimainkan sebagai pemicu eskalasi
konflik antaruat, dan lain sebagainya.

Keresahan epistemologis itulah yang menjadi
pretensi saya untuk menuliskan gagasan ini:
menghadirkan teologi keislaman yang tidak hanya
berkutat di langit, tetapi juga menginspirasi pembebasan
di bumi, suatu gagasan teologis yang dihajatkan untuk
melempangkan kemungkinan teologi membuka pintu
menuju transformasi sosial. Orientasi utamanya tidak
sekadar membicarakan keagungan Tuhan, tetapi juga
mengkhidmati kegelisahan manusia, suatu bagan teologis
yang tidak menjadi instrumen pelegitimasi kekuasaan,
tetapi jadi inspirasi untuk melawan penindasan. Merujuk
spirit Hassan Hanafi,' teologi yang secara paradigmatik
menggeser locus theologicus dari teosentris menuju
antroposentris, yakni dari Tuhan sebagai obyek
kontemplasi menjadi Tuhan sebagai sumber energi
pembebasan manusia dalam dinamika sejarah dan
peradaban. Dengan demikian, teologi tidak membicarakan
Tuhan sebagai objek metafisik yang jauh, tetapi
mengalihkan fokus pada manusia dan sejarahnya. Baginya,
teologi Islam harus menjadi “ilmu perjuangan,” bukan
sekadar ilmu perdebatan.

Lebih lanjut lihat Hassan Hanaf1, Al-Yamin wa al-Yasar fi al-
Fikr al-Dini (Kairo: Dar al-Tanwir, 1989).

VI



Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan

Urgensi tersebut diurai pada bahasan pertama buku
ini, yaitu “Ikhtiar Transformasi melalui Pintu Teologi” (A),
yang menjadi pijakan awal buku ini. Teologi tidak boleh
berhenti sebagai wacana yang memuja transendensi tanpa
imanensi. la harus berani mengarahkan perhatiannya pada
problem kemanusiaan, seperti kemiskinan, ketidakadilan,
diskriminasi, dan penindasan, sebagai locus utama. Dalam
perspektif ini, teologi bukan sekadar membincang “Tuhan
yang dipikirkan” atau menghadirkan “Tuhan yang
dirasakan”, tapi lebih jauh juga mewujudkan “Tuhan” yang
secara etik berdaya menggerakkan transformasi sosial.

Mengapa transformasi sosial harus ditempuh juga
melalui teologi? Bukankah masalah sosial cukup bisa
dijawab dengan politik, ekonomi, atau hukum? Tidak
cukup karena, bagi umat beragama, teologi bukan sekadar
diskursus akademis; ia adalah fondasi kosmologi dan
moralitas yang membentuk cara pandang. Bila teologi
terjebak dalam paradigma pasif dan fatalistik, maka umat
akan menerima ketidakadilan sebagai takdir. Akan tetapi
jika teologi dipahami sebagai energi praksis, ia dapat
menjadi bahan bakar bagi gerakan sosial transformatif.

Dalam konteks itu, kita bisa menimba inspirasi pada
Ali Shariati, seorang intelektual Syi‘ah Iran, yang
menegaskan bahwa agama haruslah membebaskan, bukan
membelenggu. Menurutnya, agama tanpa praksis sosial
hanyalah candu.” Pandangan ini sejalan dengan pemikir
Katolik Amerika Latin, Gustavo Gutiérrez, yang
memperkenalkan istilah teologi pembebasan. Bagi
Gutiérrez, teologi harus berpihak pada kaum miskin dan

2Ali Shariati, On the Sociology of Islam, terj. Hamid Algar
(Berkeley: Mizan Press, 1979).

VII



Fawaizul Umam

tertindas, sebab di sanalah wajah Tuhan sejati
menampakkan diri.’

Dengan kata lain, transformasi sosial melalui pintu
teologi bukan pilihan tambahan, melainkan keharusan
epistemologis. Teologi yang “melangit’, yang steril dari
realitas sosial, akan melahirkan umat yang apatis.
Sebaliknya, teologi yang “membumi” akan mendorong
umat untuk terlibat aktif melawan Kketidakadilan,
menegakkan kebenaran, dan merawat martabat
kemanusiaan.

Setelah penegasan urgensi tersebut, bahasan
berlanjut pada gagasan tentang (B) “Aku memberontak
Maka Aku Ada”. Ini sebuah afirmasi eksistensial bahwa
manusia baru bisa dikatakan sungguh hidup ketika berani
melawan penindasan. Pemberontakan dalam arti ini
bukanlah destruksi, melainkan ekspresi kesadaran diri
bahwa keberadaan manusia hanya bermakna bila ia
menolak untuk tunduk pada struktur yang menindas.
Dengan jalan “memberontak” ini, dalam perspektif
eksistensialisme, manusia tidak hanya “ada” (étre-en-soi),
tetapi juga serius “meng-ada” (étre-pour-soi).

Bahasan kedua ini mengambil inspirasi dari Albert
Camus,’ filsuf eksistensialis Perancis, yang berujar “I rebel,
therefore I exist” (aku memberontak maka aku ada; Je me
révolte, donc nous sommes). Bagi Camus, pemberontakan
adalah cara manusia menegaskan eksistensinya. Namun,
pemberontakan yang dimaksud bukanlah kekerasan

3Gustavo Gutiérrez, A Theology of Liberation: History, Politics,
and Salvation (Maryknoll, New York: Orbis Books, 1988).

4Albert Camus, The Rebel (L’Homme Révolté), terj. Anthony
Bower (New York: Vintage International, 1991).

VIII



Menuju Tuhan yang Menginspirasi Pembebasan

anarkis, melainkan sikap eksistensial untuk tidak tunduk
pada absurditas dan penindasan. Dalam konteks
keislaman, konsep ini menemukan resonansinya dalam
jihad—sebuah upaya sadar untuk melawan kebatilan dan
menegakkan kebenaran. Jadi, eksistensi manusia tidak
terjamin hanya dengan bernafas atau menjalani hidup
biologis, sekedar “ada”. Eksistensi sejati hanya hadir ketika
manusia  bertindak melawan penindasan, proses
“mengada”. Dan dalam perspektif Islam, keberanian itu
justru merupakan ekspresi keimanan.

Dalam konteks teologi yang transformatif, frase ini
menegaskan bahwa keberadaan manusia menemukan
makna otentiknya bukan dalam kepasrahan buta,
melainkan dalam keberanian untuk  menolak
ketidakadilan. Sementara, dalam konteks Islam, gagasan
ini bertumpu pada praksis Rasulullah Muhammad saw.
yang menyuratkan pemberontakan pada sistem jahiliyah
yang sarat dengan penindasan, baik dalam bentuk
eksploitasi ekonomi, diskriminasi sosial, maupun
perbudakan. Adapun sandaran normatif merujuk terutama
pada manifesto Qs. al-Qashash (28): 5 yang menegaskan
keberpihakan  Allah  Swt. atas kaum tertindas
(mustadl‘afin). Bagian ini menjadi langkah eksistensial
awal yang secara ontologis menjadi syarat niscaya untuk
melangsungkan tahapan dialektik berikutnya, yakni (C)
“Menyerap Tuhan, Menjadi Manusia”.

Langkah eksistensial tersebut dibangun di atas
lingkar tripartite Tuhan-manusia-alam dengan manusia
sebagai pusat dinamika. Pengandaiannya, secara
epistemologis, melalui dua proses sekaligus, yakni (1)
konseptualisasi Tuhan dengan tendensi antroposentris

IX



Fawaizul Umam

untuk kemudian (2) menyerap-Nya ke dalam diri. Di situ,
Tuhan tidak dibunuh atau dinegasi sebagaimana kaum
eksistensialis lakukan, bukan pula membiarkan diri
diserap Tuhan dan melebur di dalam-Nya seperti cara
kaum sufi, melainkan justru habis-habisan menyerap-Nya
ke dalam diri.

Dengan cara itu Tuhan sebenarnya dikukuhkan,
yakni dengan cara dikonsep ulang sesuai dengan spirit
pembebasan yang mengabdi pada kemanusiaan. Jadi,
pengukuhan-Nya justru untuk memperkuat diri
eksistensial manusia di tengah manusia lain, di dalam
alam, dan sekaligus di hadapan Tuhan. Dengan demikian,
konsekuensinya  serius.  Selain  secara  teologis
meniscayakan pemindahan locus theologicus dari Kkrisis
iman (theos) ke krisis kemanusiaan (anthropos), ini juga
menuntut penggeseran dari “aku berpikir maka aku ada”
ke “aku merasa maka aku ada”.

Cara eksistensialisasi diri dengan menyerap Tuhan
ke dalam diri itu perlu ditekankan agar terhindar dari bias
eksistensialisme yang memang tidak menenggang Tuhan.
Jika disatukan bisa membiakkan paradoks, mengundang
kontradiksi; Islam menyiratkan kepasrahan total,
sedangkan eksistensialisme justru menegaskan
pemberontakan, suatu proses pembebasan diri dari
seluruh kekuatan di luar diri. Dan di persilangan keduanya
itulah, gagasan “menyerap Tuhan” ini merebahkan niat
tulusnya sebagai suatu ikhtiar mengurai kutub ekstrem
keduanya dengan satu kesadaran bahwa ekstremitas
eksistensialisme bakal menggulung manusia ke dalam
carut-marut spiritualitas dan kekerontangan ruhani,
sementara Islam di level ekstrem justru berpotensi



